
169

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

© 2025 Autoridad Nacional del Servicio Civil. Publicado por la Escuela Nacional de Administración 
Pública. Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo los términos de la licencia Creative 
Commons Atribución 4.0 Internacional (CC BY 4.0).

Recibido: 31/10/2025 Revisado: 1/12/2025 Aceptado: 20/12/2025 Publicado: 25/12/2025

Artículo inédito

Interés general e integridad pública en el Perú: una 
aproximación histórica a un bien esquivo 

General Interest and Public Integrity in Peru: a Historical 
Perspective on an Elusive Common Good

Carlo Mario Velarde Bazán
Pontificia Universidad Católica del Perú
cmvelarde@pucp.edu.pe| ORCID: 0009-0006-5813-488X

Cómo citar este artículo/citation:
Velarde Bazán, C. M. (2025). Interés general e integridad pública en el Perú: una aproximación histórica 
a un bien esquivo. Saber Servir: Revista De La Escuela Nacional De Administración Pública, (14), 169-193. 
https://doi.org/10.54774/ss.2025.14.9

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

https://doi.org/10.54774/ss.2025.14.9


170

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

Resumen

La Política Nacional de Integridad y Lucha contra la Corrupción en el Perú ha sido concebida, en 
la práctica institucional, principalmente, como un instrumento técnico orientado a fortalecer los 
sistemas administrativos y de control. Sin embargo, su legitimidad filosófica y moral se sustenta 
en una noción política de larga tradición en el pensamiento occidental: el interés general.

Este artículo reconstruye la evolución histórica y conceptual de dicho concepto, desde la filosofía 
clásica hasta la teoría política contemporánea, con el propósito de mostrar que las políticas 
de integridad no constituyen únicamente técnicas de gestión pública, sino la actualización 
institucional de una aspiración política fundamental: la subordinación del poder a fines 
universales y comunes. Desde un enfoque teórico-descriptivo, se examinan las formulaciones 
del bien común en Platón y Aristóteles, su reinterpretación escolástica en Tomás de Aquino, su 
secularización moderna en las teorías del contrato social y su reformulación contemporánea en 
autores como Rawls, Habermas, Sandel y Walzer.

El artículo concluye que las políticas de integridad representan, en la actualidad, el principal 
dispositivo institucional para resguardar el interés general frente a la privatización del Estado por 
intereses particulares, contribuyendo así a una comprensión ética más profunda de la integridad 
pública en el Perú.

Palabras clave: interés general, bien común, integridad pública, filosofía política, corrupción

Abstract

The National Policy of Integrity and Anti-Corruption in Peru has been conceived in institutional 
practice mainly as a technical instrument aimed at strengthening administrative and control 
systems. However, its philosophical and moral legitimacy is rooted in a long-standing political 
concept within the Western tradition: the general interest.

This article reconstructs the historical and conceptual evolution of this notion from classical 
philosophy to contemporary political theory, arguing that integrity policies are not merely public 
management techniques, but rather the institutional actualization of a fundamental political 
aspiration: the subordination of power to universal and common ends. Using a theoretical-



171

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

descriptive approach, the study examines classical, medieval, modern, and contemporary 
interpretations of the common good and the general interest.

The article concludes that public integrity policies currently constitute the main institutional 
mechanism for safeguarding the general interest against the privatization of the State by particular 
interests, thereby contributing to a deeper ethical understanding of public integrity in Peru.

Keywords: general interest, common good, public integrity, political philosophy, corruption

1.	 Introducción

En los últimos años, el Estado peruano ha incorporado la integridad pública como un eje 
normativo y político orientado a fortalecer su capacidad institucional en la prevención y 
lucha contra la corrupción. Este énfasis se ha traducido en marcos conceptuales, normativos y 
programáticos que buscan promover conductas íntegras en el ejercicio de la función pública. No 
obstante, detrás de este desarrollo normativo subyace una pregunta de carácter más fundamental: 
¿cuál es el fundamento ético que justifica la existencia de una política de integridad pública?

Si la corrupción puede entenderse, en términos generales, como la subordinación del interés 
general a intereses particulares, la política de integridad no debería concebirse únicamente como 
un mecanismo de cumplimiento normativo o de control administrativo. Puede interpretarse, 
más bien, como la expresión institucional contemporánea de un principio ético central en la 
tradición del pensamiento político occidental: el interés general. Este principio constituye uno 
de los núcleos teóricos de las principales definiciones contemporáneas de integridad pública 
adoptadas tanto en el ámbito nacional como internacional (OCDE, 2017; Presidencia del 
Consejo de Ministros [PCM], 2021).

El propósito de este artículo es reconstruir la genealogía del concepto de interés general, 
poniendo de relieve su continuidad teórica desde la antigüedad hasta el pensamiento político 
contemporáneo. Esta revisión no se plantea como un ejercicio meramente erudito, sino como 
una reflexión orientada a aportar densidad conceptual al debate actual sobre la integridad pública 
en el Perú. Comprender el sentido histórico y filosófico del interés general resulta relevante para 
reconocer la función ética del Estado y para situar la integridad pública como un principio 
orientador de la acción estatal frente a dinámicas de fragmentación moral o captura del poder 
por intereses particulares.



172

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

Desde esta perspectiva, el interés general no constituye una categoría abstracta desligada de la 
práctica institucional, sino un principio que históricamente ha servido para justificar el ejercicio 
legítimo del poder político. A partir de este recorrido conceptual, el artículo sostiene que las 
políticas de integridad pueden entenderse, en el contexto contemporáneo, como dispositivos 
institucionales orientados a resguardar dicho principio, contribuyendo a alinear la acción estatal 
con el bien común y a fortalecer la legitimidad democrática.

2.	 Metodología

El presente artículo se inscribe en un enfoque teórico-descriptivo y emplea como ruta 
metodológica la reconstrucción conceptual e histórica del concepto de “interés general” o “bien 
común”. El método principal adoptado es la genealogía de corte hermenéutico, basada en una 
exégesis conceptual orientada a reconstruir la evolución histórica del sentido y de la validez 
moral del mandato de servicio público en la tradición del pensamiento político occidental.

La pertinencia de este recorrido filosófico para abordar la integridad pública en el Perú se 
fundamenta en dos consideraciones principales. En primer lugar, el Derecho Administrativo y 
el marco ético del servicio público peruano —particularmente el mandato de subordinación de 
la función pública al interés general— tienen su origen en categorías conceptuales propias del 
canon político occidental. Desde esta perspectiva, la integridad pública puede entenderse como 
una justificación moral de la institucionalidad estatal.

En segundo lugar, la corrupción es abordada en el artículo como un fenómeno estructural asociado 
a la tensión histórica entre el interés particular (idion sympheron) y el interés general (koinon 
sympheron), presente en la reflexión política desde sus orígenes. La genealogía permite mostrar que la 
integridad pública constituye una respuesta institucional moderna a este problema filosófico clásico.

El artículo se organiza en siete secciones. La primera revisa los orígenes clásicos del bien común 
en Platón y Aristóteles; la segunda aborda su reformulación medieval como bonum commune; 
la tercera examina su tránsito moderno en Hobbes, Locke y Rousseau; la cuarta analiza su 
racionalización ilustrada en Smith y Bentham; la quinta revisa interpretaciones contemporáneas 
en Rawls, Habermas y Buchanan; la sexta discute el vínculo entre interés general e integridad 
pública; y, finalmente, se presentan conclusiones orientadas a mostrar cómo la defensa del interés 
general constituye el núcleo ético de las políticas de integridad en el Estado peruano, atendiendo 
a un vacío teórico existente en la literatura especializada nacional.



173

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

3.	 El interés general en la filosofía clásica

En la filosofía política clásica, el interés general aparece formulado tempranamente como koinon 
sympheron, noción que puede traducirse como bien común. En este marco, tanto Platón como 
Aristóteles conciben la política como una actividad orientada a la organización de la vida colectiva 
en función de un fin compartido, asociado a la justicia y al bienestar de la comunidad en su conjunto.

En Platón (ca. 370 a. C./2003), particularmente en La República, la idea de bien común se 
articula a partir de una concepción orgánica de la polis. La justicia no se entiende como la 
suma de intereses individuales, sino como la armonía del todo, alcanzada cuando cada parte 
de la comunidad cumple la función que le es propia. Desde esta perspectiva, el interés general 
se identifica con el orden racional de la ciudad, garantizado por un gobierno orientado al 
conocimiento del bien y no a la satisfacción de intereses particulares.

Aristóteles (ca. 330 a.  C./1985, 2000), en la Política y la Ética a Nicómaco, desarrolla una concepción 
más empírica y normativa del bien común, vinculándolo directamente con la finalidad de la 
polis. Para el filósofo, la comunidad política existe para posibilitar una vida buena y virtuosa, lo 
que supone que el gobierno debe orientarse al beneficio de todos y no al provecho de unos pocos. 
En este sentido, Aristóteles distingue entre formas de gobierno justas, que persiguen el interés 
común, y formas desviadas, que responden al interés particular de quienes detentan el poder.

En ambos autores, el interés general cumple una función central como criterio de legitimidad del 
poder político. Gobernar implica orientar la acción pública hacia un fin compartido, superior a los 
intereses individuales o faccionales. Si bien estas concepciones se inscriben en contextos históricos 
y sociales distintos a los contemporáneos, su relevancia radica en haber establecido un principio 
normativo duradero: la subordinación del ejercicio del poder al bienestar de la comunidad.

Esta formulación clásica del bien común constituye uno de los antecedentes conceptuales más 
influyentes en la tradición occidental, y ofrece un punto de partida para comprender cómo, 
desde sus orígenes, la política ha sido pensada como un espacio de tensión permanente entre el 
interés general y los intereses particular

4.	 El bien común en la tradición medieval

Durante la Edad Media, la noción clásica de bien común es reinterpretada dentro del horizonte 
del pensamiento cristiano, adquiriendo una nueva dimensión ética y normativa. En este periodo, el 



174

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

interés general se formula como bonum commune, concepto central en la filosofía política y jurídica 
escolástica, particularmente en la obra de Aquino (1265-1274/2001). En la Suma Teológica y en 
De regno, Tomás de Aquino concibe el bien común como el fin propio de la comunidad política 
y como criterio de legitimidad del poder. A diferencia de una mera agregación de intereses 
individuales, el bonum commune representa un bien compartido que permite la realización moral 
de las personas dentro de la vida social. El gobierno, en consecuencia, se justifica en la medida 
en que orienta su acción hacia ese fin colectivo.

Esta concepción introduce una articulación relevante entre orden político y orden moral. Para 
Aquino (1265-1274/2001), la autoridad política tiene un fundamento racional y natural, pero su 
ejercicio debe estar subordinado a la justicia y al bien común. Cuando el poder se desvía hacia el 
beneficio privado del gobernante, se transforma en una forma ilegítima de dominación, cercana 
a la tiranía.

Asimismo, la tradición medieval refuerza la idea de que el interés general no es neutral desde el 
punto de vista ético. Gobernar implica una responsabilidad moral respecto de la comunidad, y el 
ejercicio de la función pública se concibe como un servicio orientado al bienestar colectivo. Este 
énfasis ético resulta particularmente relevante para comprender la posterior incorporación del 
bien común como principio rector del derecho público y de la administración estatal.

Si bien el bonum commune medieval se inscribe en un marco teológico que difiere del Estado 
moderno secular, su aporte fundamental consiste en haber consolidado la idea de que el poder 
político debe justificarse en función de un bien superior al interés particular. Esta noción 
constituye un eslabón clave en la genealogía del interés general y en la comprensión de la función 
ética del Estado.

No obstante, esta concepción del bien común, anclada en una visión teleológica y moral de 
la comunidad política, comienza a mostrar sus límites con la crisis del orden medieval y el 
surgimiento del Estado moderno. La progresiva secularización del poder, las guerras de 
religión y la fragmentación de la autoridad erosionaron la idea de un fin moral compartido 
garantizado por el orden natural o divino. En este nuevo contexto histórico, el interés general 
deja de fundarse en una concepción sustantiva del bien y pasa a formularse como un problema 
de orden, seguridad y consenso. La pregunta central ya no será únicamente qué es el bien común, 
sino cómo es posible la convivencia política entre individuos portadores de intereses diversos y 
potencialmente conflictivos.



175

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

Es en este marco donde las teorías modernas del contrato social redefinen el interés general, 
desplazando su fundamento desde la teleología moral hacia la racionalidad política y el acuerdo 
entre voluntades. Este tránsito marca un punto de inflexión decisivo en la genealogía del interés 
general, que será desarrollado en la siguiente sección a partir de las obras de Hobbes, Locke y 
Rousseau.

5.	 El tránsito moderno del interés general: contrato, soberanía y 
consenso 

5.1.	 De la teología del poder a la racionalidad política

Con el tránsito a la modernidad, el pensamiento occidental experimentó una transformación 
profunda en sus fundamentos intelectuales, políticos y morales. La Reforma protestante, las 
guerras de religión y el surgimiento del Estado-nación quebraron la unidad espiritual del mundo 
medieval y situaron al individuo en el centro de la reflexión filosófica. Este cambio de paradigma 
desplazó progresivamente el fundamento de la legitimidad política: del orden divino hacia el 
acuerdo racional entre seres humanos.

En este contexto, el bonum commune dejó de concebirse como un reflejo del bien divino y 
comenzó a entenderse como el resultado de un pacto entre individuos que, guiados por la razón, 
establecen un orden político destinado a asegurar la paz, la seguridad y el bienestar colectivo. De 
este modo, el concepto de interés general se secularizó, convirtiéndose en una justificación laica 
del poder político.

Las teorías del contrato social —desarrolladas por Hobbes (1651/1994), Locke (1689/1991) 
y Rousseau (1762/1998)— constituyen la expresión más representativa de este proceso. 
Aun cuando difieren en sus supuestos antropológicos y en sus consecuencias institucionales, 
comparten un problema común: cómo conciliar la libertad individual con la necesidad de un 
orden colectivo legítimo.

5.2.	 Thomas Hobbes: el interés general como paz y seguridad

Hobbes (1651/1994), figura central de la filosofía política moderna, propone una concepción 
innovadora de la naturaleza humana y del Estado. En su obra Leviatán, describe el “estado de 
naturaleza” como una situación de igualdad radical y conflicto potencial, en la que cada individuo 



176

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

tiene derecho a todo, lo que conduce a la guerra de todos contra todos (bellum omnium contra 
omnes). En tal escenario, la vida humana es “solitaria, pobre, desagradable, brutal y corta” (p. 98).

Para superar esta condición, los individuos, movidos por la razón y el temor, acuerdan transferir 
su poder a un soberano común encargado de garantizar la paz y la seguridad. Este acto de cesión 
constituye el contrato social y da origen al Estado, cuya autoridad se justifica por su capacidad de 
proteger la vida de los ciudadanos. En consecuencia, el interés general, en la teoría hobbesiana, 
se identifica fundamentalmente con la preservación de la seguridad común.

A diferencia del pensamiento escolástico, donde la autoridad se subordinaba a un orden moral 
trascendente, en Hobbes (1651/1994) el poder político se emancipa de la ética teológica y se 
fundamenta en la necesidad racional de evitar el caos. La ley deja de ser una ordenación al bonum 
commune divino para convertirse en una norma positiva emanada del soberano en función de un 
bien común terrenal: la supervivencia colectiva. De este modo, el autorseculariza la idea del bien 
común y la vincula a la función de orden y control social.

5.3.	 John Locke: el interés general como protección de los derechos

Locke (1689/2006), en su Segundo tratado sobre el gobierno civil, desarrolla una versión liberal 
del contrato social que se distancia del énfasis hobbesiano en el poder absoluto. Para Locke , el 
estado de naturaleza no constituye una guerra permanente, sino un orden moral regido por la ley 
natural, que reconoce derechos inalienables como la vida, la libertad y la propiedad.

La necesidad del gobierno civil surge cuando los individuos, al ser jueces de su propia causa, 
no pueden garantizar de manera imparcial la protección de esos derechos. El poder político 
se funda entonces en el consentimiento racional y tiene como finalidad la protección del bien 
público (public good). Como señala Locke (1689/2006), “el poder legislativo no puede obrar de 
otra manera que dirigiéndose al bien público de la sociedad” (p. 131).

En esta perspectiva, el interés general se define como el conjunto de condiciones que permiten 
a todos los individuos ejercer sus derechos en igualdad. El bien común se convierte así en un 
principio normativo de limitación del poder: el gobierno pierde legitimidad cuando actúa contra 
el bien público. Esta concepción anticipa el constitucionalismo moderno y la noción de rendición 
de cuentas, elementos centrales de las democracias contemporáneas.



177

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

5.4.	 Jean-Jacques Rousseau: la voluntad general como expresión del 
interés común

Rousseau (1762/1998) radicaliza la idea del contrato social desde una perspectiva democrática. 
En Du Contrat Social sostiene que la libertad sólo se realiza plenamente cuando el individuo 
obedece a una ley que él mismo ha contribuido a establecer; al asociarse, los individuos constituyen 
un cuerpo político que expresa la volonté générale, entendida como la orientación hacia el interés 
común y no como la simple suma de intereses particulares. 

La distinción entre la volonté générale y la volonté de tous resulta crucial en este análisis: mientras 
la primera busca el bien común, la segunda representa la agregación de intereses privados 
(Rousseau, 1762/1998). La legitimidad política, en consecuencia, no deriva únicamente del 
consentimiento, sino de la participación activa en la construcción de normas orientadas al 
interés colectivo.

En esta concepción, el bien común adquiere una dimensión cívica y moral: la comunidad 
política se configura como una asociación orientada a la libertad y la igualdad. Esta formulación 
ha sido interpretada como uno de los fundamentos éticos de las concepciones modernas del 
servicio público, en tanto sitúa la administración del poder como una función delegada por la 
comunidad política.

5.5.	 El interés general como fundamento de legitimidad en la modernidad

Las concepciones de Hobbes, Locke y Rousseau establecen, desde distintos enfoques, una base 
racional para la legitimidad del gobierno moderno, en la medida en que la autoridad política 
se justifica por su orientación a fines colectivos. En este marco, la legitimidad se vincula con 
la seguridad como fundamento del orden político (Hobbes, 1651/1994), la protección de los 
derechos individuales como límite y razón del poder estatal (Locke, 1689/1991) y la expresión 
de la voluntad común como fuente última de autoridad (Rousseau, 1762/1998).

Este principio será recogido por las constituciones modernas, que consagran la idea de que el 
poder político se ejerce en nombre del pueblo y para su beneficio. La legitimidad del Estado deja 
así de depender de una teología del poder y pasa a evaluarse en función de su capacidad para 
servir al interés general.



178

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

Desde esta genealogía, la integridad pública puede entenderse como una traducción institucional 
contemporánea de ese principio: un conjunto de normas, valores y mecanismos destinados a 
limitar la arbitrariedad en el ejercicio del poder y a reforzar su orientación hacia fines colectivos. 
Al igual que el contrato social impuso límites al soberano, las políticas modernas de integridad 
buscan establecer límites éticos e institucionales a la discrecionalidad administrativa, preservando 
la coherencia entre poder, legalidad y finalidad pública.

El recorrido por las teorías modernas del contrato social permite identificar un punto de 
convergencia fundamental: la legitimidad del poder político descansa en su orientación hacia fines 
colectivos y no en la mera titularidad del mando. Ya sea entendida como seguridad, protección 
de derechos o expresión de la voluntad general, la noción de interés común se consolida en la 
modernidad como criterio de justificación del Estado y de evaluación de su ejercicio.

No obstante, estas formulaciones clásicas se desarrollaron en contextos históricos previos a la 
expansión del Estado administrativo contemporáneo, caracterizado por burocracias complejas, 
decisiones técnicas especializadas y una creciente distancia entre gobernantes y ciudadanía. A 
partir del siglo XX, el problema del interés general deja de situarse únicamente en el origen del 
poder y pasa a concentrarse en cómo se toman, justifican y controlan las decisiones públicas en 
sociedades pluralistas y democráticas.

En este nuevo escenario, el debate sobre el interés general se reconfigura en torno a nociones 
como justicia, racionalidad pública, deliberación democrática y elección colectiva. La sección 
siguiente aborda estas reformulaciones contemporáneas, examinando cómo autores como Rawls 
(1971/1997), Habermas (1998) y Buchanan y Tullock (1962/1980) reinterpretan el interés general 
en contextos de diversidad moral, complejidad institucional y tensiones entre lo público y lo privado.

6.	 Del contrato social a la racionalidad pública: el interés general entre 
la Ilustración y la modernidad tardía

6.1.	 6.1 La Ilustración y la racionalización del interés común

El siglo XVIII significó para la historia del pensamiento occidental el tránsito de una moral 
fundada en la teología o la metafísica hacia una moral de la razón práctica y la utilidad. La 
Ilustración no eliminó la idea de bien común, pero la reformuló en términos seculares: la 
búsqueda de la felicidad de los individuos y de la prosperidad de las naciones se convirtió en el 
nuevo horizonte del pensamiento político.



179

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

En este contexto, el interés general pasó a entenderse como el resultado racional de una sociedad 
organizada sobre la base de la libertad, la igualdad y la utilidad pública. La política, la economía 
y el derecho se integraron en una visión global del progreso humano, y la legitimidad del poder 
comenzó a medirse no por su origen divino o contractual, sino por su capacidad de promover el 
bienestar colectivo.

Este cambio supuso una ruptura epistemológica con el modelo escolástico y una redefinición de 
la ética política. El gobernante ilustrado debía servir a la razón y no a la tradición, al bienestar 
del conjunto y no a los privilegios de clase. El ideal del interés general se convirtió en el principio 
rector del nuevo Estado racional y secular que emergía en Europa.

6.2.	 5.2 Adam Smith: el interés individual y la “mano invisible”

En  Investigación sobre la naturaleza y causas de la riqueza de las naciones, Smith (1776/1997a) 
introdujo una concepción económica del orden social que transformó radicalmente la 
comprensión del interés común. A diferencia de los filósofos políticos del contrato social, Smith 
parte del análisis de las motivaciones individuales: la búsqueda del propio beneficio (self-interest) 
es el motor del progreso económico y de la cooperación social.

Sin embargo, el autorno identifica el interés privado con el egoísmo moral. En su  Teoría de 
los sentimientos morales, Smith (1759/1997b), había sostenido que la simpatía y la capacidad 
de ponerse en el lugar del otro eran los fundamentos morales de la vida social. En La riqueza 
de las naciones, esta intuición se traduce en un principio económico: cuando los individuos 
actúan libremente en un mercado competitivo, una “mano invisible” los conduce a promover, sin 
proponérselo, el bienestar general.

De este modo, el interés general deja de ser una finalidad impuesta por la ley o el contrato para 
convertirse en un efecto emergente de la interacción racional de los intereses particulares. La 
política debe, por tanto, crear las condiciones para que ese proceso ocurra —garantizando justicia, 
libertad y estabilidad—, pero sin interferir arbitrariamente en el curso de las decisiones individuales.

Smith advierte, sin embargo, contra la confusión entre el interés común y los intereses 
corporativos o monopólicos. En su crítica a los gremios y mercaderes que buscan privilegios 
mediante la connivencia con el Estado, afirma que “las personas del mismo oficio rara vez 
se reúnen, incluso por diversión, sin que la conversación termine en una conspiración contra 



180

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

el público o en alguna propuesta para elevar los precios” (Smith, 1776/1997a, p. 142). Esta 
observación —frecuentemente interpretada como una temprana crítica a las prácticas de rent-
seeking— resulta conceptualmente relevante para los debates contemporáneos sobre captura del 
Estado y corrupción.

En la economía smithiana, el interés general se convierte en un orden moral espontáneo, sostenido 
por la competencia, la virtud y la justicia. El Estado no desaparece, pero su papel ya no es guiar 
moralmente a los ciudadanos, sino asegurar el marco de libertad donde el bienestar común 
pueda emerger de las acciones particulares.

6.3.	 Jeremy Bentham: el principio de utilidad y la cuantificación del bien 
común

Mientras Smith buscaba una armonía espontánea entre los intereses privados y el bienestar 
colectivo, Bentham (1789/2008) intentó darle una formulación racional y medible. En 
su Introducción a los principios de la moral y la legislación , propuso el “principio de utilidad” como 
criterio universal de evaluación moral y política: “es la mayor felicidad del mayor número la 
medida del bien y del mal” (p. 12).

El utilitarismo benthamiano trasladó el concepto de interés general al terreno de la administración 
pública y la legislación. Si el objetivo de toda norma y de toda acción gubernamental es maximizar 
la felicidad colectiva, el bien común puede —en teoría— ser cuantificado y optimizado. De ahí 
la confianza ilustrada en la razón y el cálculo: la ética podía transformarse en una técnica de 
gobierno racional y esta perspectiva teórica ha influido de manera significativa en el desarrollo 
de enfoques contemporáneos de políticas públicas, especialmente en contextos de escasez de 
recursos y priorización de intervenciones.

Esta racionalización del bien común fue decisiva para el nacimiento del Estado moderno. El 
legislador se convirtió en un ingeniero social encargado de diseñar políticas que produjeran el 
mayor bienestar posible, considerando los costos y beneficios para la comunidad. La justicia, 
en consecuencia, se definió no por principios metafísicos o derechos naturales, sino por su 
contribución a la utilidad general. 

Sin embargo, esta visión también trajo consigo riesgos éticos. La reducción del interés general 
a un cálculo de placer y dolor podía justificar la instrumentalización de las minorías en nombre 



181

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

del bienestar mayoritario. Mill (1863/2001), consciente de este problema, intentó corregir a 
Bentham incorporando la dimensión cualitativa de la felicidad y subrayando la importancia de 
la libertad individual como componente esencial del bienestar general.

En cualquier caso, el utilitarismo consolidó la idea de que el Estado tiene una función moral 
y técnica: la promoción del bienestar público. Este principio, heredado por las democracias 
liberales y las políticas públicas contemporáneas, es también la raíz pragmática de las políticas 
de integridad. Si la corrupción genera pérdida de bienestar social, la integridad constituye 
su condición de posibilidad: el mecanismo que asegura que los recursos públicos se orienten 
efectivamente al beneficio colectivo.

6.4.	 Repercusiones contemporáneas de la racionalidad ilustrada

El legado ilustrado continúa presente en las instituciones públicas actuales. Las políticas de 
integridad, la transparencia gubernamental y la rendición de cuentas son herederas directas 
de esta concepción racional del interés general. La administración moderna se define por su 
carácter impersonal, previsible y orientado al bienestar colectivo —atributos que sólo pueden 
sostenerse mediante sistemas éticos e institucionales sólidos.

Sin embargo, la herencia de la Ilustración también plantea tensiones. La idea de que el interés 
general puede determinarse racionalmente y aplicarse de forma universal ha sido cuestionada 
por la teoría crítica y el pluralismo contemporáneo, que señalan la necesidad de incorporar 
la deliberación democrática y el reconocimiento de la diversidad moral. Pese a ello, la matriz 
ilustrada sigue siendo indispensable: sin algún horizonte de universalidad —sin una noción de 
bien común que permita articular intereses diversos más allá de lo particular—, la integridad 
pública ve debilitado su fundamento ético.

El recorrido por la modernidad y la Ilustración muestra que el interés general no es una noción 
estática, sino una construcción histórica que ha ido adaptándose a los cambios en la forma de 
concebir el poder, la racionalidad y la legitimidad del Estado. Desde la seguridad colectiva hasta 
la protección de derechos, y desde la utilidad social hasta el bienestar general, el interés común 
ha funcionado como criterio para evaluar la legitimidad de la acción pública.

En el contexto contemporáneo, estas elaboraciones teóricas encuentran su traducción institucional 
en mecanismos orientados a resguardar la orientación del Estado hacia fines colectivos. Entre 



182

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

ellos, las políticas de integridad pública emergen como una respuesta moderna al problema 
clásico de la subordinación del poder a intereses particulares. En ese marco, resulta pertinente 
examinar cómo la noción de interés general se articula hoy con el concepto de integridad en la 
gestión pública.

7.	 Interpretaciones contemporáneas del interés general en las 
democracias modernas.

7.1.	 La reconfiguración del interés general en el siglo XX

Durante el siglo XX, la noción de interés general volvió a situarse en el centro del debate político 
y filosófico. Las dos guerras mundiales, el surgimiento del Estado social y la expansión de la 
democracia deliberativa abrieron una pregunta esencial: ¿cómo puede el Estado servir al bien 
común en sociedades cada vez más plurales, desiguales y complejas?

Frente al optimismo racional de la Ilustración, el pensamiento contemporáneo reconoce que 
no existe un único criterio universal del bien. Sin embargo, la idea de un interés general —
entendido no como homogeneidad moral, sino como justicia, equidad y deliberación— sigue 
siendo indispensable para sostener la legitimidad del poder político.

Desde esta perspectiva, el interés general ya no se define como una sustancia fija (la paz, la 
seguridad, el bienestar o la utilidad), sino como un procedimiento racional y moral mediante 
el cual las sociedades democráticas determinan colectivamente qué consideran justo, legítimo y 
valioso. En este tránsito del contenido al procedimiento se inscribe la contribución de autores 
como Rawls (1971/1997), Habermas (1998), Bobbio (1985/1987) y Buchanan y Tullock 
(1962/1980), pensadores claves de nuestro tiempo, que dado el espacio y naturaleza de este 
trabajo, abordaremos de manera general.

7.2.	 Rawls: justicia distributiva

Rawls (1971/1997) reconfigura el problema del interés general en su obra Teoría de la justicia. 
Frente al utilitarismo, propone una teoría de la justicia como equidad (justice as fairness), basada 
en principios racionales que los ciudadanos aceptarían bajo condiciones de imparcialidad.

Su célebre experimento del “velo de la ignorancia” plantea que, si las personas diseñaran las 
instituciones sin saber qué posición ocuparán en la sociedad, elegirían principios que garanticen 



183

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

igualdad de derechos, oportunidades y protección a los más desfavorecidos. Así, el interés general 
deja de identificarse con la suma de intereses individuales y pasa a definirse como un conjunto 
de principios equitativos que todos podrían aceptar racionalmente.

Los dos principios fundamentales de la justicia —igualdad de libertades básicas y principio de 
diferencia— constituyen, en Rawls (1971/1997), la formulación moderna más influyente del 
interés general: una estructura institucional que asegura bienes primarios (libertad, oportunidades, 
ingresos, poder y respeto) para todos, especialmente para quienes menos tienen.

En este sentido, el Estado justo no es aquel que maximiza la utilidad, sino el que distribuye 
equitativamente los beneficios sociales y políticos. La función moral de las instituciones consiste 
en garantizar las condiciones para una cooperación equitativa entre ciudadanos libres e iguales.

Desde la perspectiva de las políticas de integridad, esta visión ofrece un marco normativo claro: 
el interés general se concreta en la justicia institucional. Actuar con integridad implica actuar de 
modo que las decisiones públicas respeten los principios de equidad y no discriminen a ningún 
ciudadano. Por ello, la corrupción, al vulnerar el principio de igualdad y no discriminación, afecta 
directamente el ejercicio pleno de los derechos fundamentales y representa la negación práctica 
del interés general en el sentido rawlsiano.

7.3.	 Sandel: comunidad moral

Sandel (1982/2000) plantea una crítica esencial al liberalismo procedimental de Rawls. 
En Liberalismo y los límites de la justicia, argumenta que el ideal rawlsiano de un “yo desencarnado” 
—capaz de elegir principios de justicia sin referencias a sus vínculos morales o comunitarios— 
es una abstracción irreal. El ciudadano no puede separarse de su historia, tradiciones o lealtades 
morales. Según Sandel, la justicia requiere comprender al ser humano como un sujeto “situado”, 
cuya identidad moral se forma en comunidad.

El núcleo de su crítica se dirige al intento liberal de construir una moral pública basada en la 
neutralidad. Para Sandel, no es posible alcanzar un consenso moral sin discutir los fines compartidos 
que dan sentido a la vida colectiva. “No podemos determinar lo que es justo sin antes reflexionar 
sobre lo que consideramos bueno; la neutralidad moral de la justicia es una ilusión”  (Sandel, 
1982/2000, p. 176). Con esta afirmación, el filósofo reintroduce la dimensión teleológica de la 
política: la comunidad no solo establece reglas, sino que persigue bienes comunes que la definen.



184

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

En  Justicia: ¿Hacemos lo que debemos?, Sandel (2011) amplía su propuesta hacia un ideal 
de ciudadanía deliberativa y virtuosa: Las sociedades democráticas, sostiene, necesitan forjar 
un lenguaje público sobre el bien común y las virtudes cívicas que sustentan la convivencia. La 
justicia, entonces, no es mera imparcialidad; es una práctica moral y educativa mediante la cual 
los ciudadanos aprenden a reconocerse mutuamente como miembros de una comunidad con 
destino compartido. En este sentido, la política se concibe como un espacio pedagógico donde 
se cultiva la virtud cívica y la responsabilidad colectiva.

Desde esta perspectiva, el  interés general  no puede reducirse a un equilibrio de intereses 
individuales ni a un procedimiento abstracto de consenso, sino que debe entenderse como la 
expresión de un proyecto moral común. En el ámbito de la integridad pública, esta idea implica 
que las políticas anticorrupción y los sistemas de cumplimiento no pueden limitarse a normas o 
sanciones: deben promover una cultura ética viva, fundada en valores compartidos, en el ejemplo 
moral de los líderes y en el compromiso cívico de los servidores públicos. La integridad, en clave 
sandeliana, es una virtud republicana que fortalece la comunidad política, al recordar que servir 
al Estado es también servir a un ideal del bien común.

7.4.	 Walzer: esferas del bien

Walzer (1983/1993) profundiza la línea comunitarista desde un enfoque pluralista y contextualista. 
En  Esferas de justicia: una defensa del pluralismo y la igualdad, plantea que no existe una sola 
forma de justicia aplicable a todos los bienes sociales, sino múltiples principios distributivos 
adecuados a distintos contextos o “esferas”. Cada sociedad distribuye bienes diversos —dinero, 
poder, educación, reconocimiento, salud, amor, seguridad— y cada uno de esos bienes posee 
un significado social particular que debe respetarse.

La justicia, para Walzer (1983/1993), consiste en evitar la “tiranía de la dominación cruzada”: 
cuando un bien de una esfera (por ejemplo, el dinero) invade otra (la política, la educación, 
la justicia), corrompe el sentido moral de esa esfera. Así, la corrupción no es solo un delito, 
sino un fenómeno moral de  invasión indebida: ocurre cuando los criterios de una esfera se 
imponen sobre otra, subordinando el bien común al interés particular. En palabras del autor “la 
desigualdad se convierte en tiranía cuando quienes poseen un bien pueden dominar a los demás 
en todas las esferas de la vida” (p. 21).

Esta idea ofrece una clave profunda para interpretar la corrupción en el Estado moderno. La 
captura del poder político por intereses económicos o clientelares constituye, precisamente, la 



185

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

forma contemporánea de esa tiranía: una esfera —el mercado o el partido— que somete a las 
demás y destruye el equilibrio moral de la sociedad. Desde esta óptica, la integridad pública puede 
entenderse como el dispositivo institucional que protege la autonomía de las esferas sociales, 
asegurando que el poder político se ejerza conforme a sus fines propios: la justicia, el servicio y 
el bien común.

Walzer (1983/1993) vincula esta defensa del pluralismo con una ética del reconocimiento mutuo. 
Cada esfera, al mantener su autonomía, expresa un tipo de valor y de respeto hacia las personas. 
En la práctica, esto significa que el interés general no es un principio único o abstracto, sino 
una red de equilibrios morales entre distintos bienes que deben coexistir sin dominio recíproco. 
En el Perú, esta lectura resulta especialmente relevante: las políticas de integridad deben evitar 
que el poder político se subordine a intereses privados o corporativos, y garantizar que los 
recursos públicos —como bienes de una esfera propia— se administren conforme a su propósito 
social, es decir, el interés general, y no a conveniencias individuales.

En consecuencia, la visión walzeriana ofrece una interpretación estructural de la integridad: no 
sólo como virtud personal, sino como arquitectura moral del Estado, destinada a impedir que las 
fronteras entre lo público y lo privado se diluyan. Defender la integridad significa, así, restaurar 
la justicia entre esferas, manteniendo la independencia del espacio público frente a cualquier 
forma de captura o patrimonialización.

7.5.	 Habermas: deliberación

Habermas (1992/1998–) lleva más allá el proyecto rawlsiano al situar el interés general no sólo 
en los principios de justicia, sino en los procedimientos comunicativos que los generan. En su 
obra más representativa, Facticidad y validez, formula la teoría discursiva del derecho y la democracia, 
según la cual la legitimidad política depende de la posibilidad de que las normas sean aceptadas 
racionalmente por todos los afectados en un proceso de deliberación pública.

El autorsustituye el modelo contractual hipotético por una ética del diálogo. El  interés 
general no es algo preexistente ni deducible de la naturaleza o de la razón individual, sino el 
resultado de la comunicación libre, inclusiva y sin coacción entre los ciudadanos. Bajo esta 
premisa, “sólo son válidas aquellas normas que pueden contar con el asentimiento de todos 
los posibles afectados como participantes en un discurso práctico” (Habermas, 1992/1998, 
p. 107).



186

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

Este enfoque introduce una dimensión procedimental en la ética pública. El bien común no 
se impone, se construye colectivamente mediante la deliberación racional. En la práctica, ello 
implica que la integridad pública no consiste únicamente en cumplir normas, sino en garantizar 
espacios de transparencia, rendición de cuentas y participación ciudadana que permitan la 
formación pública de la voluntad colectiva.

Desde la óptica habermasiana, las políticas de integridad adquieren un carácter dialógico: su 
legitimidad depende tanto de los valores que promueven (honestidad, probidad, imparcialidad) 
como de los procedimientos mediante los cuales los ciudadanos pueden evaluar y fiscalizar la 
acción del Estado. El interés general se vuelve, así, un proceso de construcción democrática más 
que una sustancia estática.

8.	 El interés general y las políticas de integridad en el Perú - La integridad 
pública como expresión contemporánea del bien común

8.1.	 De la filosofía política a la ética pública

El recorrido histórico del concepto de interés general permite comprender que detrás de toda 
política pública legítima subyace una concepción moral del poder. Desde Platón y Aristóteles 
hasta los filósofos contemporáneos descritos, la filosofía política ha coincidido en una misma 
intuición: el gobierno sólo es justo si busca el bien de la comunidad. La corrupción, en 
cambio, constituye la inversión de ese principio —la subordinación del interés general al 
interés privado—.

En el mundo contemporáneo, marcado por la complejidad institucional y la fragmentación 
social, esta tensión adquiere nuevas formas. Las políticas de integridad pública surgen 
precisamente como una respuesta moderna a este viejo dilema: cómo garantizar que el poder, 
aun en sistemas democráticos y con burocracias formalmente constituídas, se mantenga 
orientado al bien común.

El interés general ya no puede definirse únicamente como un fin sustantivo (la paz, la seguridad, 
el bienestar), sino como una estructura institucional que asegura imparcialidad, transparencia 
y rendición de cuentas. En este sentido, las políticas de integridad representan la traducción 
práctica del ideal filosófico de la justicia y la virtud cívica en el lenguaje administrativo de un 
Estado moderno al servicio de los ciudadanos y ciudadanas.



187

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

8.2.	 El marco normativo peruano: integridad como orientación al interés 
general

El Estado peruano ha incorporado esta tradición filosófica en sus instrumentos normativos y 
de gestión pública. Al respecto, la Secretaría de Integridad Pública, ente rector de la Política 
Nacional de Integridad y Lucha contra la Corrupción, define la integridad pública como:

la actuación coherente con valores, principios y normas que promueve y protege el 
desempeño ético de la función pública, de modo que los poderes y recursos confiados 
al Estado se dispongan hacia los fines que se destinaron, asegurando que el servicio 
público a la ciudadanía esté orientado al interés general y la generación de valor público 
(PCM, 2021, p. 32).  

De esta manera, el interés general aparece explícitamente como el criterio ético que orienta 
la acción estatal, recuperando —aunque implícitamente— elementos centrales de la tradición 
filosófica del bien común.

Este reconocimiento normativo tiene implicancias teóricas y prácticas. En primer lugar, devuelve 
a la ética pública su fundamento moral: la integridad no se reduce a un cumplimiento formal 
de reglas, -no por lo menos de manera teórica- sino que representa una exigencia de justicia 
orientada al bien colectivo. En segundo lugar, establece un puente entre la filosofía política y 
la gestión pública, recordando que toda política de integridad es, en el fondo, una política de 
moralización del poder.

8.3.	 El interés general como criterio de legitimidad democrática

En el contexto peruano, los fenómenos asociados a la corrupción han sido identificados, en la 
literatura y el debate público, como factores que erosionan no sólo la eficiencia del Estado, sino 
también su legitimidad moral. La reiterada captura de las instituciones por intereses particulares 
ha debilitado la confianza ciudadana y ha distorsionado el principio republicano según el cual 
“toda autoridad emana del pueblo y se ejerce en su nombre y para su bien” (Constitución Política 
del Perú, 1993, art. 45).

Frente a ello, las políticas de integridad se erigen como un mecanismo de restauración ética 
de la democracia. Al exigir que cada decisión pública sea evaluada según su contribución al 
interés general, estas políticas operan como una razón práctica institucionalizada. Constituyen el 



188

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

equivalente contemporáneo del criterio aristotélico de los regímenes rectos: el Estado actúa con 
legitimidad sólo si persigue el bien común y no el provecho de unos pocos.

En este sentido, la integridad pública no debe entenderse como un complemento moral de la 
gestión, sino como su núcleo normativo. La gestión pública carece de sentido ético si no está 
ordenada al servicio de la ciudadanía y a la generación de valor público. Por ello, el interés general 
no es una noción abstracta: se traduce en la calidad de los servicios públicos, en la imparcialidad de 
los procedimientos administrativos y en la confianza que la ciudadanía deposita en sus instituciones.

Desde esta perspectiva, las políticas de integridad constituyen una forma contemporánea 
de  contrato social moral. No crean nuevas obligaciones, sino que reafirman el compromiso 
originario del poder político: servir al conjunto de la sociedad. En un sentido rawlsiano, la 
integridad asegura que las instituciones operen conforme a principios de equidad o en un 
sentido habermasiano, garantiza que las normas públicas puedan ser justificadas racionalmente 
y deliberadamente ante todos los ciudadanos.

La integridad pública, por tanto, cumple una doble función. Por un lado, previene la desviación 
del poder mediante controles, normas y sanciones; por otro, promueve una cultura ética que 
restituye el sentido moral del servicio público. Su objetivo no es sólo evitar la corrupción, sino 
restaurar el sentido de comunidad que hace posible la política misma.

En este contexto, la integridad se convierte en una virtud republicana: un compromiso con el 
interés general que trasciende la obediencia legal y se traduce en una disposición moral a actuar 
por el bien de todos. El servidor público íntegro no es sólo quien cumple la norma, sino quien 
comprende que su deber está orientado al bien común.

8.4.	 Corrupción, captura del Estado y pérdida del interés general

La corrupción, entendida como la privatización de lo público, constituye la negación estructural 
del interés general. Desde la perspectiva de la teoría política, puede describirse como la 
degeneración del pacto social que da origen al Estado: cuando los funcionarios utilizan su 
posición para beneficio personal, disuelven el vínculo moral que legitima su autoridad.

Klitgaard (1994) define la corrupción como “el abuso de poder para obtener beneficios privados”, 
lo que, en clave aristotélica, equivale a la desviación del gobierno recto hacia su forma corrupta. 



189

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

En términos contemporáneos, la corrupción implica la captura del Estado por intereses 
económicos, partidarios o personales que distorsionan la orientación de las políticas públicas del 
interés general, y por lo tanto afectan los derechos de los ciudadanos y ciudadanas. 

Esta captura no es sólo un problema económico o jurídico, sino un fenómeno moral y político: 
destruye la confianza social, debilita la cohesión comunitaria y puede transformar al ciudadano en 
un espectador desconfiado del poder. Por eso, la lucha contra la corrupción no puede limitarse a 
la sanción, sino que requiere una política integral de fortalecimiento ético: un esfuerzo sostenido 
por reconstruir el vínculo entre Estado y ciudadanía sobre la base del interés general.

8.5.	 El desafío peruano: de la norma a la cultura del interés general

El principal reto del Perú no reside en la ausencia de normas, sino en la distancia entre el 
marco normativo y la cultura organizacional de las instituciones. La integridad pública, para ser 
efectiva, debe dejar de concebirse como una política administrativa y asumirse como una ética 
de la función pública. Ello implica reconstruir los hábitos, motivaciones y valores que guían la 
acción de los servidores del Estado.

En términos kantianos, podría decirse que la integridad funciona como una idea regulativa: un 
ideal práctico que orienta la conducta sin requerir su cumplimiento perfecto. Su valor no está en 
la perfección alcanzada, sino en la dirección moral que imprime a las acciones que los servidores 
y servidoras del Estado, para orientarse al servicio de la ciudadanía. Así, aun en contextos de 
complejidad y contradicción como las que nos toca vivir como país, la integridad recuerda a cada 
servidor que su decisión debe ser coherente con el interés general, en el espacio de decisión que 
le toca asumir en su trabajo cotidiano.

La transición hacia una cultura de integridad demanda, por tanto, un trabajo continuo de 
educación ética, liderazgo público y fortalecimiento institucional. En este sentido, la integridad 
no se impone mediante directivas ni evaluaciones de cumplimiento administrativo: se cultiva. 
Es el resultado de un aprendizaje colectivo en el que el Estado, la sociedad civil y los propios 
servidores públicos reconocen que el bien común es la medida última de toda acción.



190

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

9.	 Conclusión

El largo itinerario del  interés general  —desde el  koinon sympheron  de Aristóteles hasta las 
teorías contemporáneas de justicia y elección pública revela una constante en la tradición del 
pensamiento político: la legitimidad del poder político depende de su orientación al bien común.

La integridad pública, en el Perú y en otros contextos contemporáneos, constituye la forma 
institucional moderna de esa antigua exigencia ética. Es la manera en que los Estados democráticos 
intentan garantizar que la autoridad sirva al conjunto de la comunidad, y no a sí misma. Frente 
a la corrupción, que representa el mal uso del poder público para beneficio privado, la integridad 
restablece la dimensión moral de la política: el compromiso con el interés general.

Por ello, las políticas de integridad no son meros instrumentos de control, sino expresiones 
prácticas de una filosofía política que concibe el Estado como garante del bien común. Cada 
principio de integridad —la transparencia, la rendición de cuentas, la responsabilidad, la justicia, 
la imparcialidad— no es sólo una técnica administrativa, sino una forma contemporánea de 
encarnar la vieja idea de la polis justa: aquella en la que los ciudadanos y sus gobernantes obran 
por el bien de todos.

Así entendida, la integridad pública es la herencia viva del pensamiento político occidental. 
Representa la continuidad de una tradición moral que, desde Platón hasta nuestros días, recuerda 
al poder que su única justificación es el servicio al interés general, el cual se vincula estrechamente 
con la garantía del pleno ejercicio de los derechos humanos.

10.	 Aportes, límites y derroteros de la investigación

La principal contribución de este estudio reside en la construcción de un puente conceptual entre 
la genealogía filosófica del interés general y la operatividad de la integridad pública en el Perú. 
Mientras que la literatura especializada local suele abordar la integridad desde una perspectiva 
predominantemente técnica o procedimental (centrada en sistemas administrativos y de control), 
esta investigación propone que la legitimidad del marco normativo peruano depende, en buena 
medida, de la recuperación de su dimensión ética fundacional.

Al reconstruir esta genealogía, se evidencia que las políticas de integridad no son “técnicas 
de gestión”, sino la actualización institucional de la tensión clásica entre el  idion sympheron y 
el koinon sympheron. Este enfoque aporta claridad conceptual para el diseño de políticas públicas: 



191

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

sugiere que la lucha contra la corrupción no solo requiere mejores algoritmos de control, sino 
un fortalecimiento de la razón práctica del servidor público, orientada por principios de justicia 
que preceden a la norma positiva.

Este artículo asume los límites del canon occidental, decisión justificada por ser la fuente directa 
del Derecho Administrativo y la estructura del Estado peruano. Sin embargo, se reconoce la 
necesidad de abrir futuras rutas de investigación que incorporen voces críticas del pensamiento 
latinoamericano y enfoques poscoloniales que problematicen la universalidad del “interés 
general” en contextos de diversidad cultural.

Asimismo, existe un vacío en el diálogo con la literatura contemporánea sobre universalismo 
ético y control social. Autoras como Mungiu-Pippidi (2015) sostienen que la integridad pública 
no depende exclusivamente del marco legal, sino de una transición social hacia el universalismo 
ético, en el que el interés general prevalece sobre prácticas particularistas y patrimoniales. 
Futuras investigaciones deberían explorar empíricamente cómo estos ideales filosóficos —como 
los desarrollados por Rawls (1971/1997) y Habermas (1998)— colisionan con la persistencia de 
prácticas clientelares en los gobiernos subnacionales del Perú, planteando tensiones normativas 
que este estudio genealógico deja abiertas para la discusión.

Referencias

Aristóteles. (2000). Política (M. García Valdés, Trad.). Gredos. (Obra original publicada ca. 330 
a. C.).

Aristóteles. (1985). Ética a Nicómaco ( J. Pallí Bonet, Trad.). Gredos. (Obra original publicada 
ca. 330 a. C.).

Bentham, J. (2008). Introducción a los principios de la moral y la legislación. Tecnos. (Obra original 
publicada en 1789)

Bobbio, N. (1987). Estado, gobierno y sociedad: Por una teoría general de la política. Fondo de 
Cultura Económica. (Obra original publicada en 1985).

Buchanan, J. M., & Tullock, G. (1980). El cálculo del consenso: Fundamentos lógicos de la democracia 
constitucional. Espasa-Calpe. (Obra original publicada en 1962).

Constitución Política del Perú [Const.]. (1993). http://www.pcm.gob.pe/wp-content/
uploads/2013/09/Constitucion-Pol%C3%ADtica-del-Peru-1993.pdf 

http://www.pcm.gob.pe/wp-content/uploads/2013/09/Constitucion-Pol%C3%ADtica-del-Peru-1993.pdf
http://www.pcm.gob.pe/wp-content/uploads/2013/09/Constitucion-Pol%C3%ADtica-del-Peru-1993.pdf


192

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

Habermas, J. (1998). Facticidad y validez: Sobre el derecho y el Estado democrático de derecho en 
términos de teoría del discurso. Trotta.

Hobbes, T. (1994). Leviatán: O la materia, forma y poder de una república eclesiástica y civil (C. 
Mellizo, Trad.). Alianza Editorial. (Obra original publicada en 1651).

Klitgaard, R. (1994). Controlando la corrupción. Editorial Sudamericana.

Locke, J. (2006). Segundo tratado sobre el gobierno civil: Un ensayo acerca del verdadero origen, 
alcance y fin del gobierno civil (C. Mellizo, Trad.). Tecnos. (Obra original publicada en 
1689).

Mungiu-Pippidi, A. (2015). The quest for good governance: How societies develop control of corruption. 
Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9781316286937

Mill, J. S. (2001). El utilitarismo (E. Guisán, Trad.). Alianza Editorial. (Obra original publicada 
en 1863)

Organización para la Cooperación y el Desarrollo Económicos. (2017). Recomendación del 
Consejo de la OCDE sobre Integridad Pública. OCDE Publishing. https://cdn.www.
gob.pe/uploads/document/file/1468449/Recomendaci%C3%B3n%20Consejo%20
OCDE%20Integridad%20P%C3%BAblica.pdf.pdf?v=1606748840 

Platón. (2003). La República (C. Eggers Lan, Trad.). Gredos. (Obra original publicada ca. 370 
a. C.).

Presidencia del Consejo de Ministros. (2021). Guía de Aplicaciones y Conceptos de Integridad Pública. 
Secretaría de Integridad Pública. https://www.gob.pe/institucion/pcm/informes-
publicaciones/2039534-integridad-publica-guia-de-conceptos-y-aplicaciones 

Rawls, J. (1997). Teoría de la justicia (M. D. González, Trad.). Fondo de Cultura Económica. 
(Obra original publicada en 1971)

Rousseau, J.-J. (1998). El contrato social  (M. J. Villaverde, Trad.). Altaya. (Obra original publicada 
en 1762).

Sandel, M. J. (2000). Liberalismo y los límites de la justicia (M. L. Santos, Trad.). Gedisa. (Obra 
original publicada en 1982).

Sandel, M. J. (2011). Justicia: ¿Hacemos lo que debemos? Debate. 

Smith, A. (1997a). Investigación sobre la naturaleza y causas de la riqueza de las naciones (G. Franco, 
Trad.). Fondo de Cultura Económica. (Obra original publicada en 1776).

Smith, A. (1997b). Teoría de los sentimientos morales (C. Rodríguez Braun, Trad.). Alianza 
Editorial. (Obra original publicada en 1759).

https://doi.org/10.1017/CBO9781316286937
https://cdn.www.gob.pe/uploads/document/file/1468449/Recomendaci%C3%B3n%20Consejo%20OCDE%20Integridad%20P%C3%BAblica.pdf.pdf?v=1606748840
https://cdn.www.gob.pe/uploads/document/file/1468449/Recomendaci%C3%B3n%20Consejo%20OCDE%20Integridad%20P%C3%BAblica.pdf.pdf?v=1606748840
https://cdn.www.gob.pe/uploads/document/file/1468449/Recomendaci%C3%B3n%20Consejo%20OCDE%20Integridad%20P%C3%BAblica.pdf.pdf?v=1606748840
https://www.gob.pe/institucion/pcm/informes-publicaciones/2039534-integridad-publica-guia-de-conceptos-y-aplicaciones
https://www.gob.pe/institucion/pcm/informes-publicaciones/2039534-integridad-publica-guia-de-conceptos-y-aplicaciones


193

Nº 14 - Diciembre, 2025 - ISSN 2522-6738

Tomás de Aquino. (2001). Suma teológica. Biblioteca de Autores Cristianos. (Obra original 
publicada ca. 1265-1274).

Walzer, M. (1993). Esferas de justicia: una defensa del pluralismo y la igualdad (H. Rubio, Trad.). 
Fondo de Cultura Económica. (Obra original publicada en 1983).


	_heading=h.2f8yreri676w
	_heading=h.dbmt7b63f55g
	_heading=h.3ktneajlvhsz
	_heading=h.ra1szgbbyjr5
	_heading=h.14tchpbtcevl

